par Mlaurice NOVARINA
Membre de I'Institut
Architecte en Chef des Batiments Civils et des Palais Nationaux
Ingénieur de I’Ecole Spéciale des Travaux Publics (ETP)

et Jean-Pierre BAYARD

Ingénieur de I’Ecole Spéciale des Travaux Publics (ETP)
Docteur es Lettres d’Université
Ecrivain

Climat de NOtre EPOQUE..............ccocueeiiieiieiieeeee e C4055-2
LeCon du PASSE ..........coooceiiiiiiiiceee e e —
EVOlution du temPIe................ooueueeeeeeeeeceeeteeeeeeeseeeseessesesnsessessssssansenes —
Forme extérieure et emplacement..................ccccviiininncniccsencne —
Harmonie du temple. Son orientation................cccccoeeevevveicenieenceens —

Symbolisme

Programmes actuels : I'extérieur ................ccccoviiiiiiieiiiiiee e —

® N o a bk e N2

Programmes actuels : I'intérieur.................ccccoooiiiiiii e —

©

Embellissement intérieur................cccoooiiiiiiiiiiiccieeeses e —
10. Entretien des €gliSes.............ccoouiiiiiiiiiiiiin e —

11, CONCIUSION ... e st ne e nanees —

© 00 00 N N B W W W NN

-

Références bibliographiques..................ccocooiiiiiiiniicicc e, —

xiste-t-il une architecture religieuse ? Des arts religieux ? Un art chrétien ?

L’art n’est-il pas une évocation des valeurs sacrées qui sont éternelles ? S’il
y a un art chrétien, c’est-a-dire un art qui prend son inspiration dans le dogme
chrétien, doit-il avoir une forme aux canons impératifs, intangibles ? Quelles
formes et quelles qualités spirituelles doit-il recevoir ? Comment définir, et méme
imposer, des fonctions plastiques ? En réalité, I’art religieux évolue en reflétant
I'esprit de I'époque dans laquelle il s’épanouit.

Dans la plaquette Les églises modernes [4], Pierre Pinsard note que notre
époque réalise de grands batiments industriels, des usines qui ont de grandes
qualités et il ajoute : « il ne faut pas craindre son siécle, mais nous pensons au
contraire qu’il faut s’engager résolument, non pas a contre-courant, mais avec
le courant dans le but de remettre les choses a leur vraie place, en proclamant
la primauté du spirituel ».

Ni style, ni technique, ni regle imposés pour construire, mais une prise de
conscience qui illumine I'architecture religieuse, I’art royal.

Toute reproduction sans autorisation du Centre francais d’exploitation du droit de copie est strictement interdite.
© Techniques de I'lngénieur, traité Construction C4055-1



ARCHITECTURE RELIGIEUSE

Comme pour tout autre édifice, il existe des contraintes : les régles de I'urba-
nisme, de I'économie, de la sociologie voisinent avec les réglements adminis-
tratifs.

Il faut aussi bien connaitre les nouveaux matériaux. En 1922, les fréres Perret,
au Raincy, montrent les ressources du béton armé; a Ronchamp, en 1955, Le
Corbusier crée des formes vivantes et profilées. Cet art vivant, au service de la
liturgie, doit suivre I’évolution des communautés chrétiennes, se plier aux
nouveaux concepts dégagés par le Concile Vatican II.

Notre société differe de celles des siécles passés ; notre architecture doit s’inté-
grer dans un nouveau concept, refléter notre monde environnant tout en lui
communiquant une énergie qui le fait participer aux plus hautes et aux plus
nobles aspirations qui sont éternelles.

En dehors de I’'apport de nos techniques, de nos connaissances de métier, nous
devons dégager la spiritualité de I'architecture religieuse, quel que soit le pays.
Le sacré baigne la vie, imprégne les gestes et I'esprit de tout créateur,; toute

imagination créatrice s’oriente vers un systéeme de valeurs qualificatives.

Notre époque, inquiéete, vit d’étranges confusions. Les repéres
sociaux, économiques, moraux s'effondrent. La recherche
scientifique, qui a perdu son dogmatisme, s’interroge, s’oriente vers
des performances techniques mais érige en systéme ses
incertitudes ; elle reste dans les limites du savoir humain.

De méme, les dieux s’en sont allés et rares sont ceux qui
pleurent leur disparition. Notre monde oublie le sacré. Mircéa
Eliade écrit que «la désacralisation ininterrompue de I'homme
moderne a altéré le contenu de sa voie spirituelle ». Nous avons
perdu notre foi.

Malgré les apparences défavorables du monde actuel, certains
signes permettent de préjuger valablement de I'avenir. En quéte de
la Parole perdue, nous avons la mission de conserver les aspects
de la Connaissance, puis de la transmettre aux hommes de bonne
volonté.

Aussi faut-il interroger les racines de cette conscience qui est un
bien universel ; il faut faire revivre les forces vives qui sommeillent
en nous, remédier a nos incertitudes intérieures, cerner nos
exigences innées et organiser I'ordre sur le chaos. Nous devons
pouvoir lier le passé au présent, structurer la pérennité de la pensée.
Il faut scruter notre patrimoine qui nous enrichit et nous enseigne ;
mais notre imagination créatrice doit savoir puiser dans la richesse
symbolique, trouver au-dela de la simple apparence le sens
primordial, la sagesse véritable. Grace a cette voie, le créateur se
réalise intérieurement et son message peut se transmettre a tous.

C4055-2

Nos ancétres, avec peu de moyens, ont accompli des prouesses
qui font encore notre admiration. A I'époque médiévale, ils ont été
d’une audace inouie. Peut-étre ne sommes-nous plus assez imagi-
natifs, mais nos lois administratives nous enserrent. Ces réalisations
n‘ont cependant pas été établies pour épater ; sans doute y avait-il
le désir de dépasser en grandeur, en beauté, d’autres édifices, afin
d’élever un chant d’amour a Dieu. Rien n’est trop beau pour le temple
de la Divinité, cette demeure dans laquelle il se manifeste
invisiblement ; chaque détail de cette construction s’harmonise dans
un ensemble qui exalte I'universel. Pas de détails insignifiants ; la
sculpture médiévale parle, suggeére, décrypte la pensée secréte de
ces habiles constructeurs.

Pour Plotin, les formes ne sont que les reflets des idées, tout
comme I'humain dépend du Cosmos. Le nhombre imprégne ce
concept d’harmonie ; il est « un accord de proportions entre les par-
ties de I'ensemble et entre chaque partie de I'ensemble ».

Le temple est le lieu privilégié ou les fideles prient la Puissance
créatrice. Son symbolisme est universel : fiché sur la terre, sa base
est carrée ou rectangulaire ; c'est le nombre quatre puisqu’il
appartient au monde des hommes. Cet édifice est sous la dépen-
dance du ciel, du nombre trois ; il se termine par une vodlte, une
coupole.

Toute reproduction sans autorisation du Centre francais d’exploitation du droit de copie est strictement interdite.
© Techniques de I'Ingénieur, traité Construction



Les constructeurs de I'époque médiévale ont su établir la fusion
entre la matiére et la forme. Audacieux, ils ont été jusqu’a la limite
de rupture de la résistance des matériaux ; a partir de la statique,
grace aux épures, ils ont su calculer les tensions ; remédiant aux lois
de la pesanteur, ils ont pu s’élever toujours plus haut et dresser des
dentelles de pierre a I'assaut du ciel.

Michel Ragon dans son Histoire mondiale de I’architecture et de
I'urbanisme modernes [7] mentionne |'architecte anglais Pugin
(1812-1852) qui soulignait I'unité d’inspiration entre les batisseurs
et les décorateurs et donnait cette définition : « le grand critére de
la beauté architecturale est I'adaptation de la forme a la fonction ».

Le temple figure la jonction terre-ciel. Représentation de la mon-
tagne sacrée, il est la grotte, ce ventre de la terre ou tout nait et ou
tout retourne.

A I'image de la grotte on songe a la forme circulaire. Avec le
Saint-Sépulcre a Jérusalem des plans circulaires apparaissent a
Aix-la-Chapelle, a Neuvy-Saint-Sépulcre, a Sainte Marie de
Vyscherat a Prague.

Puis, c’est le plan polygonal qui lui aussi rayonne dans toutes les
directives sans privilégier I'une d’entre elles. En se basant sur Laon,
Metz, I’étonnante Vera-Cruz de Ségovie, Londres, il a été dit que
c’était la I'architecture templiére. Mais en réalité les Templiers ont
fait construire aussi des nefs rectangulaires avec absides, évoquant
la croix latine.

Le plan octogonal correspondrait aux huit béatitudes. L'abbé
Auber a méme dit que le ddme octogonal d’Aix-la-Chapelle, inscrit
dans un polygone a seize c6tés, c’est-a-dire la multiplication de
quatre par lui-méme, montrait la propagation des Evangiles aux
quatre coins du monde.

Aussi, le temple n’a-t-il pas une forme intangible et I'architecte
doit refléter I'imagination créatrice. A une époque ou le clocher de
I"église disparait et n’est plus le signe visible du rassemblement, ou
nous ma’itrisons de nouvelles techniques (matériaux, éclairages,
ventilation, conditionnement d’air, isolation), comment ne pas son-
ger a la vaste église enterrée de Lourdes, avec son immense volte
en béton précontraint, son autel central, son dépouillement ?
Peut-étre pouvons-nous envisager des églises souterraines, des
cryptes secretes, a I'abri des bruits extérieurs, un nouveau site du
désert dont nous parle Marc : « venez a I'écart dans un lieu désert »
V1, 31).

Le temple a construire est celui du lieu de I'équilibre, I'invariable
milieu ou I'homme peut se concentrer, méditer, prier.

Si actuellement le lieu d’'implantation est imposé par un plan
d’urbanisme, il en était tout autrement autrefois. A I'époque
médiévale, le prétre déterminait le lieu aux caractéristiques fort par-
ticulieres, les maisons s’établissaient ensuite autour du Lieu saint.
L'assentiment de I'évéque était aussi nécessaire.

Toute reproduction sans autorisation du Centre francais d’exploitation du droit de copie est strictement interdite.
© Techniques de I'lngénieur, traité Construction

ARCHITECTURE RELIGIEUSE

Tout édifice sacré reflete I'ordre cosmique ; ses proportions
reproduisent analogiquement les structures du monde. Le temple,
élevé pour honorer la divinité, est congu sur le plan du corps humain,
I'homme étant lui-méme I'image du créateur. Les dimensions du
sanctuaire, tant en plan qu’en volume, s’établissent sur des rapports
avec notre structure ; il y a une profonde correspondance entre le
cosmos, I'étre humain et le temple. Le méme module, qui varie d’une
église a l'autre, sert de base dans toutes les parties de I'édifice et
I"'harmonise ; cet étalon discernable, aussi bien en plan qu’en
élévation, donc dans tout le volume, est établi a partir de figures
géométriques simples, obtenues par I'emploi de la regle et du
compas. Dans les cercles, les carrés, s’inscrivent des triangles, des
polygones, qui ont ainsi une divine proportion. Le nombre d’or, qui
découle des proportions du corps humain et des figures que I'on
rencontre dans la nature, rythme cet ouvrage construit en hommage
a la divinité.

La lumiere symbolise la nature méme de la divinité. Toutes les
doctrines, tous les mysteres, toutes les initiations recherchent la
lumiére.

L'abbé Auber écrit : « Il faut bien conclure a la nécessité liturgique
de I'orientation pour une église catholique. On sait donc pourquoi
cette loi se rattache a toutes les constructions anciennes. Mais il ne
suffit pas a I'Eglise que cette loi ait été portée et suivie autrefois :
son esprit demeurant le méme, elle exige toujours le méme respect
pour ses pensées et rien n'autoriserait aujourd’hui I'oubli et, a plus
forte raison, le mépris de ses saintes prescriptions ».

Toute forme émet des forces vibratoires : ainsi I'orientation d’un
objet joue un réle important.

L'architecture est rythme ; les anciens placaient la construction
sous la dépendance de la loi des nombres. L'ange d’Ezechiel vérifiait
déja les dimensions du Temple de Jérusalem en employant une
canne, une pige ou une régle (40,3). Les maitres compagnons a partir
de figures géométriques simples (carré, cercle, triangle) organisent
des tracés régulateurs. Dans I’'enchevétrement de ces figures qui
s’opposent, se complétent, apparaissent des diagonales, des axes
de symétrie pour rabattements. Mais toutes ces astuces linéaires se
doublent d’une recherche humaine ; chaque forme symbolique nait
d’'une pensée philosophique.

Des rapports surgissent ; en dehors de la répétition des nombres
trois, sept, onze, douze, treize, ou cinquante, on constate le
nombre &t (3,141 6), la racine de 2 (1,414), la racine de 5 (2,236). Il
y a encore 1,272, les 33 pieds, le triangle de Pythagore (3.4.5.). Mais
il y a surtout cette extraordinaire proportion dorée, le nombre d’or,
¢ (1,618) ; en multipliant 1,618 par 0,618 on retrouve l'unité. Le
Corbusier interroge les dimensions du Parthénon a Atheénes,
Sainte-Sophie a Istanbul, nos monuments médiévaux et méme le
corps humain ; il mesure, calcule et obtient le Modulor : 0,698. Il dit
« le Modulor est une gamme » ; effectivement les intervalles de notre
gamme musicale sont dans la proportion dorée et c’est peut-étre
pourquoi la cathédrale chante son hymne a l'univers.

C4055-3



ARCHITECTURE RELIGIEUSE

Le cercle, base du tracé régulateur, image de I'éternité, s’illumine
avec la rosace. Aux douze maisons astrologiques on associe les sept
métaux, mais aussi les themes alchimiques. Les mémes mythes —
le paradis, le serpent, le déluge, la déesse-mere, etc. — se trouvent
dans toutes les religions ; les mémes symboles se situent a la base
de toutes les attitudes religieuses.

Le clocher est un phare : il domine le village et le protége. En
France, le coq, animal solaire et vigilant, annonce le lever du jour
et rassemble les fideles ; I'aigle, le roi des oiseaux, est enchainé au
lutrin, dans le chceur. Maintenant, le clocher est dominé par les
tours-dortoirs.

L'architecture doit exprimer cette sagesse de la profondeur, elle
doit puiser dans la pensée traditionnelle dont I'esprit reste intact dans
I'ineffable, mais dont les formes extérieures se transforment.
L'architecte, messager spirituel, doit transmettre ces valeurs
symboliques.

Le temple vivant, lieu de la priére, est divin dans son noyau,
cosmique par son enveloppe.

Le programme doit étre établi en fonction de la théologie, de la
liturgie, mais aussi en respectant la psychologie de la
communauté, son mode de vie. Mais d’autres considérations
entrent également en jeu: le site, 'environnement, le climat, les
moyens d’acces.

Il faut établir une chaleur fraternelle, un lien entre tous les
membres de ce groupe qui se forme. Pour parvenir a cette
convivialité, notre époque construit des formes simples, humbles,
avec des programmes modestes. Les fideéles ne doivent pas se sentir
isolés et ils doivent pouvoir remplir I'espace sacré en sentant la cha-
leur humaine, I'union des ames. Dans la semaine, peu de
pratiquants ; ils sont plus nombreux le samedi, le dimanche et les
jours de féte. Dans la vaste cathédrale, le petit groupe se trouve
perdu. On peut songer a créer des ailes, des petites chapelles, des
tribunes, qui ne seront utilisées qu’a des moments précis, comme
cela a été établi dans I'église de Louvain-La-Neuve en Belgique, ou
le nombre des fideles varie de 300 a 1 100, en donnant I'impression
a chaque fois de remplir tout I’'espace ; les oratoires regoivent ceux
qui veulent s’isoler. Mais, la encore, on ne peut fournir un rensei-
gnement précis, une base sur la surface a donner a I'édifice ; les fide-
les sont plus ou moins nombreux selon la région, le lieu, mais
souvent il est réservé une place pour dix habitants.

C4055-4

Méme dans des quartiers ou les logis peuvent étre d’une pau-
vreté affligeante, I'église ne sera jamais une baraque sans ame.
Méme dans sa simplicité, ce sera toujours un lieu accueillant, réa-
lisé avec amour, sachant attirer par la vie spirituelle qui s’en
dégage. Signe de ralliement, on y ressent I’élan vibrant et la pré-
sence de la divinité. Ce batiment, qui utilise toutes les technologies
actuelles, doit s’intégrer harmonieusement, sans agressivité, dans
I"architecture du quartier. Son large parvis invite a la rencontre,
I’échange, au partage : ce lieu au service da la communauté est,
bien entendu, accessible aux handicapés.

Noblesse et simplicité des formes s’allient aux ressources tech-
nologiques de notre époque ; les matériaux nouveaux, grace a leur
plasticité, peuvent dégager la beauté d’un arc élancé ; ils soulignent
et soutiennent I'élan d’'une émotion qui se matérialise. La courbure
d’'une volte en béton précontraint n'est pas I'apanage d'un pont,
d'un barrage, d'un viaduc ; elle peut entrer dans la structure d’un
batiment a vocation religieuse. La construction a été autrefois nom-
mée I'Art royal : elle doit de nos jours refléter la méme recherche
de la beauté, de I'équilibre dans I'inspiration d'un sentiment sacré.

Dans sa forme extérieure, dans son parti architectural, retenons
pour l'instant que ce batiment met en évidence une recherche de
la vérité, de la foi, mais son utilisation intérieure doit étre concue
avec grande souplesse afin de créer un véritable lieu d’échange. Il
faut appliquer le mot d’Emile Male : « I'église, par sa seule beauté,
agit comme un sacrement ».

Reconnaissons également que nous sommes entourés de forces
invisibles qui échappent a nos données scientifiques actuelles. La
détermination précise d'un site, d'une église tenait-elle compte
autrefois des vibrations cosmo-telluriques qui provoquent des réso-
nances et des interférences sur lI'organisme de 'homme, comme cer-
tains ont voulu le laisser entendre ? C’est sur un temple paien que
la nouvelle église se construit, comme si ce lieu possédait des vertus
particulieres ; on évoque ainsi des sites sacrés. Nos anciens
avaient-ils des dons pour détecter ces lieux magiques ? Aussi, actuel-
lement, des chercheurs, a la suite de Enel, ont-ils, a partir de 1923,
étudié ces ondes de forme, devgnues maintenant des champs de
cohérence ou champs de Taofel. A la suite des travaux du professeur
Jacques Ravatin, de Vladimir Rosgnilk, I'émergence de I’'Enel - ou
Eif—est étudiée parlafondation Ark’all qui expérimente des appareils
type Sprinke. Ce groupe conseille parfois des architectes, fournit des
références sur un emplacement, mesure les champs magnétiques
d’un lieu et permet ainsi I'amélioration de I’habitat.

Les matériaux doivent aussi avoir un bon vieillissement,
n‘occasionner que des frais réduits pour I'entretien et le bon
fonctionnement. Mais il faut aussi savoir qu’on ne peut tricher, que
I'imitation dénuée de vie sonne faux, et que chaque matériau doit
étre employé pour ses qualités naturelles. La véritable ceuvre d'art
fait vibrer, nous émeut : c’est ce qui doit étre recherché dans un
temple soumis a la plus intense spiritualité.

Toute reproduction sans autorisation du Centre francais d’exploitation du droit de copie est strictement interdite.
© Techniques de I'Ingénieur, traité Construction



ARCHITECTURE RELIGIEUSE

Notre-Dame du Haut a Ronchamp (Haute-Sao6ne) (1955).
Architecte : Le Corbusier (photo Editions Combier, Méacon)

Notre-Dame au Raincy (Seine-Saint-Denis) (1923).
Architecte : Auguste Perret

Basilique Saint Pie X a Lourdes (Hautes-Pyrénées) (1958).
Architectes : Pierre Vago, Pierre Pinsard, André Le Donné (photo Editions Doucet,
Lourdes)

Notre-Dame a Royan (Charente-Maritime) (1958).
e Architecte : Guillaume Gillet

Notre-Dame de Nazareth a Vitry-sur-Seine (Val-de-Marne) (1965).

Architecte : André Le Donné

Toute reproduction sans autorisation du Centre francais d’exploitation du droit de copie est strictement interdite.
© Techniques de I'lngénieur, traité Construction C4055-5



ARCHITECTURE RELIGIEUSE

daa
dad4a

Sacré-Coeur a Mazamet (Tarn) (1960).
Architecte : Joseph Belmont. Structure : Jean Prouvé (photo APA-POUX, Albi)

Eglise de Ponthierry (Seine-et-Marne) (1968).
Architecte : Maurice Novarina. Vitraux de Baron-Renouard. Autel, Tabernacle :
Philippe Kaeppelin

Chapelle des Saints Anges (rue Brancion a Paris) (1969).
Architecte : Maurice Novarina

Saint Maximin a Boust-Usselkirch (Moselle) (1962).
Architecte : Georges Pingusson (photo Editions Combier, Macon)

Toute reproduction sans autorisation du Centre francais d’exploitation du droit de copie est strictement interdite.
C4055-6 © Techniques de I'Ingénieur, traité Construction



Grace a la simplicité de ses formes, des rapports de ses volumes,
de son harmonie, le temple est un signe ; il porte en lui un message
de calme, de paix, de spiritualité accueillante. Aussi convient-il
d’organiser tout son espace intérieur.

Tout un cheminement s’effectue autour de l'autel, lieu de célé-
bration de I'Eucharistie et, par 13, lieu le plus sacré. C'est la table
du repas du Seigneur. Dans I'église médiévale la nef représente le
corps, le cheeur la téte, mais I'autel en est I'esprit. L'autel, centre spi-
rituel de I'édifice, doit étre visible de tous. L'espace qui le borde doit
étre parfaitement organisé ; large, digne, accueillant, il doit répondre
aux problemes de fonctionnement, privilégier la place des prétres
et de ceux qui le servent.

La forme de I'autel doit étre étudiée avec soin. Autrefois c'était
un cube de pierre, de petites dimensions ; Léonard de Vinci la dessina
comme un carré long. Cette table surélevée par trois marches, était
orientée selon les quatre points cardinaux. Prés d’elle, le tabernacle,
ce coffret en métal précieux, riche de sa décoration ; il ne peut étre
relégué dans un coin éloigné, obligeant le prétre a d’inutiles et ridi-
cules déplacements : tout doit étre concentré afin d'imposer le res-
pect et le silence qui entoure I'acte mystérieux.

L'architecte doit étre vigilant pour bien disposer I'ambon, ce
pupitre ou I'on donne lecture des Saintes Ecritures : un saint empla-
cement qui doit étre proche des fidéles. Puis vient la place du siége
du célébrant, légérement en retrait, tout en étant en évidence. Dés
maintenant, il faut envisager la place de la chorale, de |'orgue, de
I’'harmonium.

Les fonts baptismaux, selon I'enseignement traditionnel, se
situent vers I'entrée, au nord-ouest. Il faut respecter le large
narthex, lieu de transition entre I’'espace profane, empli du bruit de
la cité, et le temple, lieu consacré qui vibre dans le silence.

Il faut encore savoir disposer les bénitiers, les confessionnaux, les
oratoires indépendants, tout en aménageant ces petites salles ou
I’on peut encore célébrer le culte ; il faut disposer les tableaux, les
statues.

En dehors du lieu du culte, I'architecte aménage la sacristie,
I'office, le bureau, le dép6t mortuaire, le local de rangement, les sani-
taires, des dépendances qui permettent I'épanouissement du rituel.

Il faut encore savoir disposer les siéges le plus prés du sanctuaire
en lI'entourant, comme on se presse autour du Maitre : les fideles
doivent étre correctement assis sans disposer pour autant de fau-
teuils qui méneraient a la somnolence. Chacun doit participer acti-
vement a |'office. Le chauffage, ou la ventilation, peut étre congu
par zone ; programmé et régulé il apportera le confort avec un souci
économique. L'éclairage d’ambiance peut étre soutenu par des pro-
jecteurs situés en des endroits ponctuels. Il faut veiller a une excel-
lente acoustique et I'on songera a des prises de microphones pour
une sonorisation mobile, avec commande a distance.

Tout mérite réflexion dans I'élaboration d'un vaste programme.

Ces fonctions bien étudiées, nécessaires a la bonne organisation
du service religieux, créent une unité d’inspiration dans I'aména-
gement de I'édifice. L'architecte, bon chef d’orchestre, sait faire
rendre ce qui est exceptionnel a chacun de ses assistants : ingé-
nieurs, artistes, entrepreneurs ; il établit un style homogéne en

Toute reproduction sans autorisation du Centre francais d’exploitation du droit de copie est strictement interdite.
© Techniques de I'lngénieur, traité Construction

ARCHITECTURE RELIGIEUSE

unissant ces différenciations provenant de personnalités diverses.
Le r6le du concepteur est primordial, car en établissant son pro-
gramme, il doit associer les divers corps de métier. Toute noble
construction est congue par une équipe bien soudée ; il y a osmose
entre ses participants : ce n'est pas quand |I'ensemble est presque
achevé que I'on doit faire intervenir un artiste-peintre, un verrier ou
un sculpteur. Tout doit étre envisagé dés I'établissement des pre-
miers plans, les études sérieuses de chaque fonction engendrant la
forme harmonieuse d’un édifice voué au culte.

Il faut insister sur la nécessité d'un style homogéne, répondant
a des besoins réels : par sa conception logique I'ouvrage gagne en
beauté. L'harmonie se dégage de ce qui est fonctionnel. Celui qui
se recueille et prie ressent I'atmosphére qui réegne dans ce lieu ; ce
n’est que plus tard qu’il admirera I'audace technique ; il sera plus
sensible au jeu de I'ombre et de la lumiere, au silence, qu’a la
répartition des poussées aux quatre angles d'une travée. Mais
toute I'architecture doit contribuer a établir ce lieu de la priére.

Le décor des lieux sacrés doit s'adapter étroitement a la liturgie
en restant a une échelle humaine. Un temple devient un reliquaire
contenant un influx spirituel. Depuis les grottes préhistoriques, aux
dessins si précis, jusqu’a I'art roman qui s’appuie sur la conception
druidique, I'imagier compose dans le but d’étre utile aux fidéles. Nos
églises anciennes commentent par leurs fresques les Saintes Ecri-
tures, les légendes qui s’y rattachent : les sculptures agissent sur
I'imagination du fideéle. Au XIX® et au début du XX® siécles I'imagerie
religieuse est fort indigente ; la statuaire est faite en série et cette
décoration saint-sulpicienne abonde encore dans nos églises.

Les formes et le style de la décoration varient selon les époques
et les régions. Les cathédrales, avec leurs murs ornés de couleurs
vives, étaient fort différentes de celles que nous contemplons avec
leurs structures aux murs blancs, sans peinture, sans tentures, sans
mosaiques, et ou seule la vibration de la pierre parle a nos sens.

De nos jours, I'art abstrait se développe. L'ceuvre d’art,
représentative ou non figurative, doit transmettre sa vibration, sa
foi au croyant. Dans toutes les civilisations, des dessins abstraits
ornent des poteries, des pierres, des bijoux, des vétements. L'image,
malgré une figuration extérieure, peut étre sans vie ; un symbole
exprime la pensée la plus abstraite. Ce qui est d’ordre spirituel, intra-
duisible dans son essence, peut se transmettre par une forme, une
couleur, un son qui sont chocs émotionnels ; les intentions
mystiques du créateur ne sont pas toujours discernables, mais elles
doivent créer une émotion, une réflexion. Ainsi se tisse un lien entre
créateur et spectateur.

L'art sacré évolue ; sommes-nous devant une saine émulation ou
devant une nouvelle forme d’un académisme sans lendemain ?
Laissons-nous bercer par nos sens, nos émotions et peut-étre
comprendrons-nous si nous sommes devant un progreés spirituel ou
le signe d’une décadence. La France joue encore un rdle
prépondérant et applique les termes de I'encyclique Médiator Dei
du 20 novembre 1947 ou le pape Pie Xll déclara : « il faut absolument
laisserle champ libre al’art de notre temps lorsqu’il se met au service
des édifices et des rites sacrés avec le respect et 'honneur qui leur
sont dus ».

C4055-7



ARCHITECTURE RELIGIEUSE

L'architecte doit aussi veiller a la beauté de tous les objets du culte.
En dehors des tapisseries, des luminaires, il faut songer aux calices,
ciboires, encensoirs, qui rivalisent en harmonie avec les chapes et
chasubles, ornementations souvent disparues et reléguées dans les
vitrines des musées. L'architecture doit regarder chaque détail
liturgique en lui restituant sa grandeur ; il doit coordonner toutes
les activités artistiques, les intégrer dans sa conception afin d'élever
les fidéles sous la loi d’amour.

Si I'architecte doit apporter des modifications a I'intérieur d'une
ancienne église afin de I'accommoder aux nouvelles prescriptions
liturgiques, il doit aussi prendre soin de sauvegarder ce batiment.

La pollution des fagades des églises est un grave probleme, plus
particulierement pour les statues ; doit-on les retirer et les replacer
dans leur lieu d’origine, les exposant a nouveau a la pollution ? Le
Comité National d’Art Sacré et la Commission pour la Sauvegarde
et I'Enrichissement du Patrimoine Culturel ont établi des colloques
sur ce théme.

L'entretien des vitraux est aussi ceuvre de spécialistes. Le Centre
International de Vitrail peut également donner d’utiles
renseignements. La cl6ture des ouvertures par des vitraux complete
I"architecture des pleins et lui donne sa valeur colorée.

Il ne faut pas s’en tenir a la boutade de Gérard de Nerval qui, dans
son Voyage en Orient, écrit : « les architectes modernes ont toujours
la précaution de batir a Dieu des demeures qui puissent servir a autre

J
Plans rectangulaires.

72
W |

Plans carrés

S

Om 0O

Différents types de plans

C 4 055-3

N

-

Plan centré

chose quand on ne croira plus en Lui ». L'architecture reste
fonctionnelle pour servir de culte et placer le fidéle dans les
conditions les plus favorables a son épanouissement.

L'homme est créateur de symboles. L'artiste, plus que tout autre,
sait animer, faire vivre le signifiant. Jung, dans Problémes de I’dme
moderne écrit : « I'artiste est ’'homme au sens le plus élevé du
terme ; c’est un homme collectif qui porte en lui et exprime I'ame
inconsciente et active de I'"humanité ».

Cet inconscient collectif est le dép6t de toute I'expérience ances-
trale constituée depuis des millions d’années ; il est I’'écho de la pré-
histoire auquel s’ajoutent les infimes variations des époques
traversées. Que ce soit avec des représentations figuratives ou abs-
traites, le symbole fait vivre ce qui est insaisissable, toutes les démar-
ches allant de I'inconscient au conscient. Mircea Eliade dit dans
Images et symboles que « la pensée symbolique fait éclaterla réalité
immédiate mais sans I'amoindrir nila dévaloriser ». C'est que le sym-
bole révele une réalité totalisante puisque son expression est
inépuisable ; ainsi, le sacré influe sur la conscience humaine, bien
que celle-ci ne le percoive pas toujours. On répéte souvent la parole
de Malraux, cependant peu pratiquant : « le XXI€ siécle sera religieux
ou ne sera pas » ; par religion il entend ce lien, cet échange entre
les hommes.

L'art s'associe au concept d'une expérience religieuse. Dans notre
période désacralisée, ou les valeurs réelles sont souvent inversées,
architectes et artistes ont une mission prophétique. Si l'artiste actuel
se plie peu aux régles du culte, le sacré baigne et illumine son ceuvre.
Du cubisme au surréalisme on péneétre I'intérieur de la substance.
Rouault, Léger, Matisse, Gromaire, Manessier, Bazaine glorifient ce
qui est éternel, tout comme Laurens ou Brancussi en taillant leur
pierre ; ils ont le méme émoi que I'homme du néolithique.

Le concepteur, I'architecte, doit faire vibrer toutes ces émotions
dans le plus large esprit de convivialité. Ainsi sera dressé le temple
dans son éternité.

I &

==

Plan en cercle

a4

Plan en trapaze

g
T

Plan en amande

®
&/ <

Plan en amphithéatre

Toute reproduction sans autorisation du Centre francais d’exploitation du droit de copie est strictement interdite.
© Techniques de I'Ingénieur, traité Construction



ARCHITECTURE RELIGIEUSE

. lﬁa;::..@“m,‘

Sainte Agnés a Fontaine-lés-Gres (Aube) (1956).
Architecte : Michel Marot

Sacré-Coeur a Audincourt (Doubs) (1950).

Architecte : Maurice Novarina. Mosaique de la facade : Jean Bazaine.
Vitraux : Fernand Léger, Jean Bazaine, Jean Le Moal.

Tapisserie : Fernand Léger (photo Editions Combier, Macon)

Saint Michel a Evreux (Eure) (1956).
Architecte : Maurice Novarina

Notre-Dame de Toute Grace au Plateau d'Assy
(Haute-Savoie) (1937 a 1944).

Architecte : Maurice Novarina. Céramiques de Léger, Matisse, Chagall. »
Tapisserie de Lurcat. Vitraux de Rouault, Chagall, Bazaine, Bercot, Brianchon, Bony, Eglise réformée a Montargis (Loiret) (1971).
Adeline Hébert Stevens, Pere Couturier, Marguerite Huré Architecte : Jacques Lesage

Toute reproduction sans autorisation du Centre francais d’exploitation du droit de copie est strictement interdite.
© Techniques de I'lngénieur, traité Construction C4055-9



ARCHITECTURE RELIGIEUSE

[11 AUBER (Abbé C.A.). — Histoire et théorie du [4]
symbolisme religieux (1884). Arche. Milan.,
4 vol. (1977).

[2] Art sacré. Centre National de Pastorale
liturgique, Comité National d'Art Sacré. [5]

[31 Cath’s. Arts revue.

C4055-10

PINSARD (P), NOVARINA (M.), LE DONNE
(A.), MARCHAND (R.), RAFFIN (L.) et ZACK
(L.). - Les églises modernes. Centre
Catholique des Intellectuels Francais (1969).

GARNIER (F). - Le langage de I'image au
Moyen Age. Signification et symbolique. Le
Léopart d'Or (1982).

[6]

[71

JOUVEN (G). - La
Dervy-Livres (1985).
RAGON (M.). — Histoire mondiale de I'archi-
tecture et de [‘urbanisme modernes.
Casterman, T 1.

forme initiale.

Toute reproduction sans autorisation du Centre francais d’exploitation du droit de copie est strictement interdite.
© Techniques de I'Ingénieur, traité Construction



	Architecture religieuse
	1. Climat de notre époque
	2. Leçon du passé
	3. Évolution du temple
	4. Forme extérieure et emplacement
	5. Harmonie du temple. Son orientation
	6. Symbolisme
	7. Programmes actuels�: l’extérieur
	8. Programmes actuels�: l’intérieur
	9. Embellissement intérieur
	10. Entretien des églises
	11. Conclusion
	Références bibliographiques


